
1

Pensamiento  humano  e  IA  desde  una  perspectiva  
filosófica. Exposición en Fundación Ética Visionaria  
(FEV) 24/01/2026

Esta exposición se origina en un artículo publicado por el periódico Le Monde el 13 de 
noviembre de 2025, y que me pareció interesante porque presenta un enfoque diferente 
del  habitual,  ya  que  la  mayoría  se  ocupa  de  analizar  la  cuestión  financiera  (si  las 
inversiones en la IA son un “burbuja” o no). O del impacto ambiental que implican los 
equipos necesarios para su implementación (la administración Trump declaró emergencia 
energética en EU por este motivo).O del ingente consumo de agua para enfriamiento de 
los equipos. O del evidente impacto en el empleo (ya que las compañías sustituirán 
personal en muchas tareas que pueda realizar la IA, cuestión que ya está sucediendo, en 
varios campos, por ej. en empresas como Amazon, call centers, etc.). O por la creciente 
influencia en la gobernanza del mundo de las “Siete Magníficas” (Alphabet, Amazon, 
Apple, Meta, Microsoft, Nvidia y Tesla). En otras publicaciones  se habla de Gafam, 
acrónimo  para  las  cinco  tecnológicas  estadounidenses:  Google 
(Alphabet), Apple, Facebook (Meta), Amazon y Microsoft,  que, según dice el buscador de 

Google, “dominan la tecnología, el comercio electrónico, las redes sociales y el software, 
destacando por su recopilación de datos y su gran capitalización en el mercado. Este 
término agrupa a las empresas que tienen un enorme poder e influencia global, moldeando 
la vida moderna a través de sus omnipresentes servicios y productos.” Evidentemente es 
un  amplio  campo  que  va  desde  la  política,  hasta  la  ética.  Sin  embargo,  en  esta  
oportunidad, trataré de aportar alguna luz desde el punto de vista filosófico. 

El  título  del  artículo  al  que  he  hecho referencia  al  principio  plantea,  de  por  sí,  un 
cuestionamiento de carácter filosófico: “Al delegar la escritura a la IA, corremos el  
riesgo de impedir nuestra reflexión” (Corentin Lamy1, Le Monde, 13/11/2025).

El análisis  filosófico de una temática no se queda en el  plano social,  ni  técnico,  ni 
histórico, sino que trata de escudriñar los fundamentos últimos del problema. Porque, 
como veremos, o trataré de mostrar, la IA cuestiona la propia naturaleza del ser humano. 
¿Por qué?

1 Chef de service adjoint chez Le Monde



2

Desde la antigüedad se consideraba que una de las características más esenciales del ser 
humano era  su  razón,  su  inteligencia,  su  pensamiento;  y  esto  nos  distinguía  de  los 
demás animales. 

Sin  embargo,   desde  hace  un  buen  tiempo  se  habla,  persistentemente,  desde  la 
terminología  de  la  mercadotecnia,  de  objetos,  de  útiles,  inteligentes:  existen  hoy, 
lavarropas,   televisores,  teléfonos,  coches,  casas,  ciudades,  rutas,  herramientas 
inteligentes… Pareciera haber un curioso desplazamiento de la inteligencia humana, que, 
por supuesto, maneja una cantidad relativamente limitada de datos en comparación con 
las Ias; pero que los procesa de un modo absolutamente diferente. 

Se hace necesario, sin embargo, distinguir, entre varios tipos de IA, no todas tienen el 
mismo acceso a fuentes de datos específicos y, por otra parte ya desde hace mucho, todos 
los usuarios de internet, somos también usuarios de algún tipo de inteligencia artificial, 
todos los motores de búsqueda lo son. Pero lo que ha producido esta supuesta revolución, 

son los chatbot (ChatGpt, Luzia, chatbot de Bing, Tidio, Zendesk, etc.) porque ha puesto 

en las manos del público en general un artilugio que puede generar textos sencillos como 
los  que  corresponden  a  informes  rutinarios,  y  respuesta  a  ciertas  órdenes  por 
reconocimiento de voz, manifestando una especie de magia electrónica que aviva nuestro 
espíritu infantil. Pero también de reconocimiento facial y otros usados por policías y 
ejércitos para control social y la guerra. No habría inversiones tan multimillonarias en 
este campo, simplemente por el interés de poner a disposición de usuarios particulares 
“gadgets” de diversión o trabajo de emprendedores o mipymes. Está en juego mucho más, 
el dominio geopolítico del mundo, mediante el uso de este tipo de tecnología. También 
desde un punto de vista mental,  en el  manejo de grandes masas como la Pandemia 
Covid-19. 

Nuestro tema es más bien otro, y es el de establecer diferencias entre la inteligencia 
humana y las Ias. 

En la síntesis inicial de su artículo, Corentin Lamy dice: 

Escribir no nos permite solamente comunicarnos, sino que nos ayuda a organizar  
nuestras ideas. Recurrir a generadores de texto basados en inteligencia artificial 
equivale, por lo tanto, a dejar que los multimillonarios de Silicon Valley piensen 
por nosotros.[lo destacado es mío]. […]

Luego comentaré la referencia, que no es poco importante, sobre los “multimillonarios 
del Silicon Velley”, por ahora me remito a la esencia de lo que quiero analizar. 

Pero escribir no es solamente  comunicar, es también pensar. En una reciente  
entrevista en la revista  Usbek & Rica, el filósofo Eric Sadin lamenta que «mil  



3

millones de individuos» encuentran en estas tecnologías «la ocasión de no ejercer  
más sus facultades fundamentales,  entre las que destacan las de hablar y escribir 
en primera persona». Y  continúa: « ¿Entendemos que una vida privada de la  
expresión de nuestras facultades y de vínculos activos con nuestros semejantes  
solo puede ser caldo de cultivo para la tristeza,  el  rencor y la locura?»  [el 
destacado es mío]

«Un escritor no escribe sólo palabras, agrega Ed Zitron, (autor norteamericano  
especialista en inteligencia artificial, en su Acusación contra la IA generativa);  
hace  entrechocar  las  ideas,  ideales,  emociones,  reflexiones,  hechos  y  
sentimientos (…) La buena escritura es una tensión (…) un proceso atravesado  
por la emoción…una emoción que una IA no sabría replicar» [el destacado es 
mío][…]

Más  generalmente,  poner  orden  en  un  texto,  es  poner  el  orden  de  su  
pensamiento. [el destacado es mío] […]

Comencemos por el pensar: 

Escribir, sobre todo, significa pensar. Y éste ha sido, desde el principio de su historia el 
tema fundamental de la filosofía: ¿Qué significa pensar? Es, asimismo, el título de un 
libro de Martin Heidegger (Was heisst Denken). Libro laborioso y profundo, resultado de 
clases  impartidas  por  Heidegger  en  1951-1952  en  la  Universidad  de  Friburgo  de 
Brisgovia. 

¿Qué significa pensar?, repite una y otra vez Heidegger en sus clases magistrales de la  
Universidad de Friburgo, porque según él, históricamente, se ha pensado muy poco. 

La memoria es la aglutinante del pensamiento.(Heidegger, 2005), (p. 22)

En esta única cita  a  la  que he recurrido del  texto de Heidegger,  el  autor,  relaciona 
memoria con  pensamiento. Aprovecho esta relación para hacer notar que mientras la 
memoria digital es un sistema electrónico de almacenamiento de datos, la humana no es 
un reservorio pasivo, sino una estructura dinámica que, como dice Heidegger, permite 
aglutinar el pensamiento. Y, por lo tanto, allí convergen  cuerpo y “alma”. 

Evidentemente, en estos últimos años nos han invadido una serie de metáforas que son 
confusas y que además, falsean la naturaleza de las cosas. Pensamos que el cerebro 
funciona  como  un  ordenador  que  recibe  información  (input)  y  que  expele  ciertos 
resultados de diverso tipo (output); pero no lo concebimos como parte esencial de un 
sistema complejo; pero vivo. 

Por eso dice muy claramente Corentine Lamy: 

¿Y  en  qué  piensa  el  ChatGPT?  Felizmente,  en  nada:  ya  se  ha  dicho,  el  
programa se contenta con regurgitar los textos que figuran en su corpus de  
entrenamiento,  desarrollando  variantes  según  un  modelo  probabilístico.  Los  
generadores  de  texto  producen  frases  como la  montaña  torrentes,  sin  tener  
conciencia a dónde van, de lo que acarrean. Ni siquiera de que ellos existen.  



4

Con la memoria humana entramos directamente a la intersección “cuerpo-alma” para 
decirlo en los términos de Aristóteles, en el Tratado del alma: 

 ”el alma es la primera entelequia del cuerpo físico que posee la vida en potencia”. 
Aristóteles pensaba el mundo en general en una forma dinámica, como potencia y acto. 
Potencia significa que algo no está todavía realizado (en la semilla está en potencia el 
árbol),  y  el  acto  es  la  realización,  en  este  caso  lo  expresa  como entelequia,  como 
perfección, ya que para él la realización de la potencia es una forma de perfección. 

Desde  la  época  de  Aristóteles  (384-322  AC)  hasta  hoy  se  ha  ido  abandonando 
paulatinamente este concepto de alma (en griego, ψυχή (psujé)). Sin embargo todavía 
perdura en palabras como psicología y otras relacionadas. 

Dejemos  por  ahora  el  concepto  de  alma  para  hacer  la  distinción  entre  recuerdo  y 
memoria. Ya Platón (428-347 AC) hacía la distinción entre  μνήμη (mneme) (memoria) 
y  ανάμνησις  (anánmnesis)  (recuerdo),  la  memoria  sería  la  facultad  de  atesorar 
recuerdos. 

Quiero citar el final de un cuento de Jorge Luis Borges, que se llama Funes el memorioso, 
del libro Artificios (1944). (Borges, 1974)

Se trata de un hombre de campo, un paisano, un gaucho, que tiene un accidente, se cae de 
su caballo; y este accidente tiene una consecuencia extraordinaria y a la vez terrible: surge 
en él una memoria absoluta, recuerda todo. Y todo es todo, hasta el más mínimo detalle 
de cada pliegue de una cortina. Al final del cuento, a modo de epílogo, dice Borges: 

Había  aprendido  sin  esfuerzo  el  inglés,  el  francés,  el  portugués,  el  latín.  
Sospecho, sin embargo, que no era muy capaz de  pensar. Pensar es olvidar  
diferencias, es generalizar, abstraer. En el abarrotado mundo de Funes no había 
sino detalles, casi inmediatos. 

Borges señala aquí con toda claridad que una cosa es memorizar, en este caso extremo, 
memorizar todo, y otra muy distinta es  pensar; pero sin embargo, siguiendo ahora a 
Heidegger, el pensamiento necesita de la memoria; pero ésta es una memoria humana, 
transida de recuerdos, de pasión, de olvidos, que, como dice Freud es una forma de 
recuerdo. Para él el olvido, y el recuerdo, tienen que ver con el subconsciente, también 
con el ello; que, en definitiva son pulsiones corporales como la sexualidad tan puesta de 
manifiesto en la obra freudiana. Esto no tiene nada que ver con una memoria digital, ni 
con el “aprendizaje profundo” de las Ias. El pensamiento humano se da en un cuerpo vivo, 
el cuerpo no es algo aleatorio o circunstancial y no hay unión física del  cuerpo y el alma 
como pensaba Descartes. 

Para Henri Bergson (1859-1941) hay una memoria psicofisiológica y otra que es la 
memoria pura, ésta constituye la propia esencia de la conciencia. La entenderíamos aquí, 
en forma general, como  autoconocimiento, como experiencia vivida. 

En cuanto a que el sistema nervioso es un sistema corporal: “el perder de vista las raíces 
orgánicas del sistema nervioso es una de las fuentes mayores de confusión respecto a su 
operar efectivo” (Maturana, 1997) [falta cita]



5

Lo vivo (autopoíético, autónomo), lo mecánico (la máquina, heterónoma)

En su libro  El fenómeno de la vida,  Francisco Varela,  define con gran precisión el 
fenómeno  autopoiético,  que  no  es  más  que  definir   una  de  las  características 
fundamentales del fenómeno de la vida:

[…] la célula es capaz de automantención gracias a un patrón constitutivo o  
proceso de generación circular que reemplaza continuamente los componentes  
que están siendo destruidos y recrea las condiciones para discriminar entre el sí 
mismo y el no-sí mismo. Claramente, esta pauta de organización básica podría 
presentarse en diferentes tipos de unidades, no exclusivamente en la célula básica 
tal  como  la  conocemos.  Esta  organización  mínima  es  lo  que  con  Maturana 
denominamos una unidad autopoética, la que se define más precisamente del 
siguiente modo: un sistema autopoiético está organizado (esto es, se define como 
una unidad) como una red de procesos de producción (de síntesis y destrucción) 
de  componentes,  en  forma  tal  que  estos  componentes:  (i)se  regeneran 
continuamente  e  integran  la  red  de  transformaciones  que  los  produjo,  y  (ii) 
constituyen  al  sistema  como  una  unidad  distinguible  en  su  dominio  de 
existencia. (Varela, 2002)(p30)

La lengua

Para Humberto Maturana2 las “palabras son acciones, no son cosas que se pasan de aquí 
para allá. Es nuestra historia de interacciones recurrentes la que nos permite acoplamiento 
interpersonal efectivo, y encontrar un mundo que estamos especificando en conjunto a 
través de nuestras acciones” (Maturana H. V., 1997)(p.154)

Maturana está considerando la evolución de los homínidos desde hace miles de años, en 
su evolución filogénica y en la interacción en la que emerge el ser humano. 

[…]la aparición del ser humano y de todo el contexto social en el que aparece,  
genera  este  fenómeno  inédito  –hasta  donde  sabemos-  de  lo  mental  y  de  la  
conciencia de sí como la experiencia más íntima del ser humano. (Maturana H.
V., 1997)(p.154)

Nos realizamos en un mutuo acoplamiento lingüístico, no porque el lenguaje  
nos permita decir lo que somos, sino porque somos en el lenguaje, en un continuo 
ser en los mundos lingüísticos y semánticos que traemos a la mano con otros.  
(Maturana H. V., 1997) (p155)

2 Doctor en biología (PhD) de la Universidad de Harvard y profesor titular de la Universidad de 
Chile. 



6

En otras  palabras,  el  lenguaje  es  verdaderamente  esencial  a  la  condición humana y 
además, según la concepción evolutiva de Maturana, el lenguaje ha sido condición de su 
evolución, mental y social. Por supuesto que con esto no clausuro de ninguna manera toda 
la complejidad del lenguaje que no podría ser expresada ni remotamente en un espacio 
tan breve de tiempo. Sólo quería exponer un pensamiento bastante peculiar del lenguaje, 
aunque emparentado, sobre todo por Varela3 con el pensamiento fenomenológico de 
Heidegger y Merlau-Ponty. 

Y precisamente en este punto surgen varias preguntas cruciales: ¿los desarrollos de las 
Ias,  por ahora embrionarios,  podrán cruzar la  barrera de la  complejidad del  cerebro 
humano y el lenguaje? [según Maturana y Varela en el libro citado hay más de “1010 o 
quizás más de 1011  neuronas (decenas de miles de millones), y que cada una de ellas 
reciben múltiples contactos de otras neuronas y se conecta a su vez con muchas células, 
la combinatoria de posibles interacciones es más que astronómica”(p.105)] ¿Se trata de 
una “cuestión de tiempo” o de imposibilidad ontológica, es decir, una imposibilidad 
intrínseca de la no-vivo para acceder al  pensamiento?¿Podrían las “redes neuronales 
artificiales”  (otra  de  las  metáforas  engañosas  del  lenguaje  cibernético)  tener  la 
complejidad plástica del sistema nervioso humano, o sólo simulan esa complejidad, o 
sentimientos, por puro entrenamiento imitativo con ouput estadístico?

Aprendizaje profundo (Deep learning) y sesgos

Comienzo con una pregunta: ¿Podrá compararse este “aprendizaje” (quizás sería mejor 
hablar de entrenamiento) con el aprendizaje que desarrolla un bebé desde cero a cien años 
(ya que el aprendizaje es permanente, aunque los primeros años de vida sean decisivos)?

Veamos sólo algunas cosas importantes que dice  Harari en Nexus, cuyo subtítulo es: Una 
breve historia de las redes de información desde la Edad de Piedra a la IA:  

La IA no es un autómata tonto que repite los mismos movimientos una y otra vez  
independientemente  de los  resultados.  Más bien,  está equipada con potentes  
mecanismos de autocorrección que le permiten aprender de sus propios errores  
[diríamos que aprende por “ensayo y error”, pero este “ensayo-error no es  
tampoco del mundo “real” sino  el de los algoritmos que confrontan millones de  
datos] (Harari, 2024) (p.324-325)

Y continúa: 

3 Francisco J. Varela García. Doctor en Biología (PhD) de la Universidad de Harvard. Profesor 
titular del CNRS, París. 



7

Esto significa que la IA comienza su vida como un "algoritmo bebé" con mucho  
potencial y capacidad de cálculo, pero que en realidad no sabe mucho. Sus padres 
humanos solo le otorgan la capacidad de aprender y acceder a un mundo de  
datos. Luego, dejan que el algoritmo bebé explore el mundo [?] [¿cómo podría  
hacerlo?].  Como recién nacidos orgánicos [?], los algoritmos bebés aprenden 
detectando patrones en los datos a los que tienen acceso. Si toco fuego, me duele.  
Si lloro, mamá viene. Si sacrifico una reina por un peón, probablemente pierda  
la partida. Al encontrar patrones en los datos, el algoritmo bebé aprende más,  
incluyendo muchas cosas que sus padres humanos desconocen (Harari, 2024) 
(p.325)

Con todo respeto por el esfuerzo de Harari y su prestigioso nombre como creador de 
voluminosos best sellers, diría yo, que el aprendizaje humano difiere absolutamente del 
entrenamiento de una IA. Traigo aquí a Jean Piaget, el epistemólogo y psicólogo genético 
suizo, quien estableció, a partir de la evolución de sus propios hijos y la observación 
clínica distintas etapas del aprendizaje de un niño. 

El período que se extiende entre el nacimiento y la adquisición del lenguaje está  
marcado por un extraordinario desarrollo mental.[…]este período consiste en  
una conquista, mediante las percepciones y los movimientos, de todo el universo  
práctico que rodea al niño. Pero esta «asimilación sensorio-motriz» del mundo  
exterior inmediato lleva a cabo, de hecho, toda una revolución copernicana en  
miniatura: mientras que en el punto de partida de este desarrollo el recién nacido 
lo refiere todo a sí mismo, o , más concretamente a su propio cuerpo, en la  
meta, o sea cuando se inicia el lenguaje y el pensamiento, el niño se sitúa ya  
prácticamente, como elemento o cuerpo entre los demás, en el universo que él ha  
construido paulatinamente y que siente exterior a sí mismo. (Piaget, 1978)(ps.17-
18)

Me parece que con este testimonio de Piaget contestamos al planteo de Harari en cuanto 
a esa comparación excesiva entre el aprendizaje de un bebé y de una IA.

Paso ahora a considerar  algo que me ha parecido muy importante en el planteo de Harari 
en Nexus, y es el de los sesgos. Veamos: 

Sin embargo, las bases de datos presentan sesgos.  Los algoritmos de  
clasificación facial estudiados por Joy Buolamwini se entrenaron con  
conjuntos de datos de fotos etiquetadas en línea, como la base de datos  



8

Labeled Faces in the Wild. Las fotos de esa base de datos se tomaron  
principalmente de artículos de noticias en línea. Dado que los hombres  
blancos dominan las noticias, el 78 % de las fotos de la base de datos eran 
de hombres y el 84 % de personas blancas. George W. Bush apareció 530 
veces,  más del  doble que todas las  mujeres negras juntas.    (Harari,
2024)(p325)[…]

Otra  base  de  datos  preparada  por  una  agencia  del  gobierno  
estadounidense contenía más del 75 % de hombres, casi el 80 % de piel  
clara y solo el 4,4 % de mujeres de piel oscura.[…]

No es de extrañar que los algoritmos  entrenados  con dichos conjuntos  
de  datos  fueran  excelentes  para  identificar  a  hombres  blancos,  pero  
pésimos para identificar a mujeres negras.  Algo similar le ocurrió al  
chatbot  Tay.  Los  ingenieros  de  Microsoft  no  le  incorporaron  ningún  
prejuicio  intencional.  Pero  unas  pocas  horas  de  exposición  a  la  
información tóxica que circulaba por Twitter convirtieron a la IA en una  
racista furiosa […]

Y la cosa empeora. Para aprender, los algoritmos bebés necesitan algo  
más, además de acceso a datos. También necesitan un objetivo. Un bebé  
humano  aprende  a  caminar  porque  quiere  llegar  a  algún  lugar.  Un  
cachorro de león aprende a cazar porque quiere comer. Los algoritmos  
también deben tener un objetivo para aprender.   (Harari, 2024)(p325)

Si no eliminamos el sesgo desde el principio, las computadoras podrían  
perpetuarlo y magnificarlo.[…]

Aquí viene lo más importante para nuestro análisis:

Pero  deshacernos  del  sesgo  algorítmico  podría  ser  tan  difícil  como  
deshacernos de nuestros sesgos humanos. Podríamos decidir simplemente  
descartar el algoritmo sesgado y entrenar un algoritmo completamente  
nuevo con un nuevo conjunto de datos menos sesgados. Pero ¿dónde 
podemos encontrar un conjunto de datos totalmente imparciales? (Harari,
2024)(ps327-328)

Habría que ver la cantidad de sesgos acumulados en todos los campos y cómo esto puede 
incidir en la vida pública. Ya que desde hace tiempo hay una fuerte tendencia a concebir 
a los Estados y a la política como algo equivalente al gobierno de una empresa. Y en un  
programa español de análisis político se plantea la cuestión de si se puede privatizar la 
democracia.  En  verdad  ésta  es  la  idea,  transida  de  transhumanismo del  Sr.  Tesuzo 
Matsumoto, ex Ceo de la compañía nipona Saufal, profesor universitario y experto en 
IA:



9

“El ser humano, simplemente, no es apto para la política, tiene su ego, tiene  
deseos, es inestable. Con la IA se puede lograr la “Razón pura”, esto lo sabemos 
por la filosofía del idealismo alemán. Se trata de saber cómo deberían ser las  
cosas,  debemos  programar  a  la  IA  para  que  “todo  sea  como  debe  ser”.  
( transcripto de un video de la DW (Límites éticos para la IA, Youtube) Por el  
contrario, el ser humano sólo puede ser, nunca alcanzará un estado ideal.  

La política nació en Grecia íntimamente relacionada con la ética, así lo podemos ver 
claramente en Sócrates, Platón y Aristóteles. Sin embargo la democracia liberal pareciera 
estar tocando a su fin, sobre todo por la conformación de bloques muy poderosos que 
requieren economías de guerra y un sistema que no admite disensos. Dentro de estos 
poderes, se encuentran en muy primer plano, las llamadas Siete Magníficas que ya hemos 
mencionado. Las regulaciones legales son muy relativas, porque no pueden “impedir la 
innovación”, y las compañías prefieren pagar fuertes sumas en multas que revertir sus 
intromisiones en los datos de las personas haciendo una verdadera minería psicológica-
mercadológica,  haciendo  perfiles  de  todo  el  mundo  para  control  social.  Cierro  mi 
participación con una observación de Lamy en el artículo que origina esta presentación, 
repito la cita: 

Escribir no nos permite solamente comunicarnos, sino que nos ayuda a  
organizar  nuestras  ideas. Recurrir  a  generadores  de  texto  basados  en  
inteligencia artificial equivale, por lo tanto, a dejar que los multimillonarios de  
Silicon Valley piensen por nosotros.[lo destacado es mío]. […]

Gracias

Bibliografía

Borges, J. L. (1974). Obras Completas. Buenos Aires: Emecé Editores.

Harari, Y. N. (2024). Nexus. New York: Random House.

Heidegger, M. (2002). Was heisst Denken? Frnkfurt am Main: Vittorio Klostermann.

Heidegger, M. (2005). ¿Qué significa pensar? Madrid: Trotta .

Maturana, H. V. (1997). El árbol del conocimiento. Santiago: Editorial Universitaria.

Piaget, J. (1978). Seis estudios de psicología. Barcelona: Barral Editores.

Varela, F. (2002). El fenómeno de la vida. Santiago de Chile: Dolmen Ediciones.


